
 
 

Saber, fazer, existir 

 o povo Rikbaktsa o Tutãra (colar de casamento) e o rio Tutãra 

itsik (“água de concha” ou rio Arinos) 

 

Resumo executivo 

 

Sobre o relatório técnico 

“Saber, fazer, existir: o povo Rikbaktsa o Tutãra (colar de casamento) e o rio Tutãra itsik (“água 

de concha” ou rio Arinos)” é um relatório técnico elaborado pela antropóloga Adriana Athila e 

encomendado pela Operação Amazônia Nativa (OPAN) que discorre sobre a importância do colar 

Tutãra e do rio Arinos para as práticas culturais, a sociocosmologia e a organização social do povo 

Rikbaktsa.  

Contando com cerca de 1800 pessoas, que circulam ao longo de pelo menos 37 aldeias, os Rikbaktsa 

estão localizados no extremo noroeste do estado de Mato Grosso, na bacia do rio Juruena. A maioria 

das aldeias está concentrada à margem direita do Juruena, com a dispersão das demais pelos rios do 

Sangue e Arinos, ao longo das Terras Indígenas (TI) Erikpatsa e Japuíra – contíguas e à margem direita 

do Juruena - e da TI Escondido, na margem esquerda do baixo curso daquele rio.  

 

Com 111 páginas, Athila elaborou um robusto e completo estudo que caracteriza o ambiente do tutãra, 

recursos materiais e imateriais, bem como o modo de existência Rikbaktsa. Aborda o tutãra como 

símbolo da identidade feminina e da coletividade em seu ciclo ritual; adentra a questão do casamento, 

além de fazer uma profunda e detalhada caracterização formal da peça, revelando seu sentido enquanto 

tecnologia social sustentada cerimonial e cotidianamente pelo povo Rikbaktsa. Por fim, situa as 

irreversíveis consequências para os Rikbaktsa diante dos efeitos de projetos de infraestrutura. 

 

Especificamente, este estudo foi encomendado em meio às discussões sobre os impactos da Usina 

Hidrelétrica de (UHE) Castanheira no rio Arinos e em toda a bacia do rio Juruena, no noroeste de Mato 

Grosso. Este é um dos 138 empreendimentos identificados na região, entre planejados, em construção 

e em operação (OPAN, 2019) e é considerado estratégico do ponto de vista do setor elétrico, uma vez 

que poderá viabilizar a construção de outras usinas de grande porte à jusante.  

 

Conforme aponta Athila, tais projetos têm sistematicamente obedecido a critérios, justificativas e 

procedimentos de implantação não participativos e incompatíveis com diferentes aspectos de direitos 

de povos indígenas assegurados pela Constituição Federal, como por pactos internacionais dos quais 

o Brasil é signatário. Como ponto de partida vicioso, os indígenas não participam sobre a discussão de 

diretrizes e justificativas que previamente validam as iniciativas projetadas ainda no planejamento 



2 
 

setorial, sendo, quando muito, convidados a se manifestarem em fase adiantada do processo, quando 

do licenciamento ambiental.  

 

Hoje, são conhecidos numerosos danos ambientais e sociais decorrentes do projeto da UHE 

Castanheira, estimados por perícias judiciais e estudos independentes. Mas um aspecto central resta 

subestimado nas análises realizadas até aqui, agora suprida por esta pesquisa de fôlego: a ameaça direta 

a recursos materiais e imateriais de importância inestimável ao povo Rikbaktsa, no caso do chamado 

“colar de casamento Rikbaktsa”, o Tutãra – uma das mais elaboradas peças de arte plumária e eclética 

não apenas produzida, mas plenamente utilizada contemporaneamente por um povo ameríndio (Lagrou 

2016; Athila 2016).  

 

O estudo demonstra que ele é resultado de uma rede sociotécnica interaldeã que envolve os locais 

originários das matérias-primas empregadas e, segundo Athila, “nada disso é passível nem de 

restituição, nem de mitigação”. Do ponto de vista do Tutãra, boa parte dos recursos que a UHE 

Castanheira irá consumir, com certeza científica, o será de forma definitiva e não renovável. A análise 

considera que, nesse aspecto, o Estudo de Impacto Ambiental/Relatório Impacto Ambiental 

(EIA/RIMA) apresenta não mais que incertezas e vacuidades, quando não, uma sumária ausência. 

 

Um exemplo gritante é a 

inexistência de um estudo 

qualificado do impacto da 

UHE sobre peixes, regimes 

hidrológicos e qualidade da 

água, conforme o próprio 

Estudo do Componente 

Indígena (ECI), apresentado 

pelo financiador admite (ECI 

UHE Castanheira [vol II]: 

179). Este estudo é essencial 

para uma adequada 

compreensão do impacto do 

empreendimento, tanto à 

segurança alimentar e 

nutricional quanto à saúde coletiva dos povos indígenas da região, determinando efeitos de importante 

magnitude, da comida à água que bebem e nutre o ecossistema da microbacia, sem falar em alterações 

sobre a disponibilidade e possível extinção de espécies de seu meio biótico. Dentre estes efeitos, 

ignorados pelo referido estudo, destaca-se o certo desaparecimento do molusco bivalve (Paxyodon 

syrmatophorus), matéria primordial do Tutãra, naquele ponto de coleta imemorialmente ocupado 

pelos Rikbaktsa (Callil 2019), conforme ilustra o mapa. 



 
 
Tutãra 

 

Tutãra é a concha do molusco bivalve (Paxyodon syrmatophorus (Bivalvia: Hyriidae) (Callil 2019) 

que dá nome ao colar cujo uso não é restrito apenas ao casamento e é encontrado exclusivamente no 

baixo curso do rio Arinos.  

O Tutãra é um belo 

artefato essencialmente 

composto sob a maestria 

das mulheres rikbaktsa e a 

única peça da extensa 

coleção da plumária 

exclusivamente usada por 

elas1 (Athila 2016). Ele é 

feito da artesanal junção de 

diferentes partes que são, 

elas mesmas, 

extensivamente 

trabalhadas por várias 

pessoas, de diversos 

gêneros, aldeias e Terras 

Indígenas ocupadas pelos 

Rikbaktsa. A riqueza da composição do Tutãra é tamanha que exigiu a revisão da classificação 

tradicionalmente empregada para descrever os adornos plumários ameríndios (Ribeiro 1957). Onde 

Ribeiro refere-se ao “cobre-nuca”, o Tutãra passa a exigir e cunhar o termo “cobre-costas”. Seu uso 

e processo de produção, na longa duração, com a ampla participação da coletividade remete a um 

conjunto significativo de saberes nativos cultivados e transmitidos. De acordo com Athila, “ele é 

resultado de um corpus de conhecimentos sobre um universo com ontologia e funcionamento 

particulares, com os quais o Estado e qualquer iniciativa de política pública que impacte diretamente 

a existência Rikbaktsa têm a prescrição de dialogar, nos termos de uma simetria de estatuto, em acordo 

com dispositivos constitucionais e também supra-constitucionais, como a Convenção 169, sobre Povos 

Indígenas e Tribais (1989), ratificada pelo Brasil através do Decreto Legislativo 143, de 20 de junho 

de 2002 e decretada através do Decreto 5.051, de 19 de abril de 2004”. 

                                                             
1 Diferentes tipos de cocares, braçadeiras, a grinalda, chocalhos e outros adornos plumários e ecléticos Rikbaktsa podem 

ser utilizados por homens e mulheres, em determinados momentos das festas do ciclo ritual regular Rikbaktsa (Athila 

2006). O Tutãra, contudo, só pode ser utilizado por mulheres, de diferentes idades, em diferentes contextos rituais que 
englobam o casamento pontual, indo muito além dele. 



2 
 

Neste sentido, o corpus de conhecimentos Rikbaktsa sobre o Tutãra 

e seu ambiente tem a propriedade tanto de se contrapor quanto de 

se somar ao conhecimento propriamente científico, enriquecendo-

o e tornando a compreensão de seus efeitos mais robusta e acertada, 

seja do ponto de vista jurídico, seja do ponto de vista dos certos 

impactos do barramento do rio Arinos . Assim, tanto a tutãra é um 

organismo típico e predominante deste rio – e uma avaliação das 

condições socioambientais resultantes da construção e do 

funcionamento da UHE Castanheira aponta para o certo 

desaparecimento do bivalve (Callil 2019) – quanto suas formas 

imemoriais de aquisição, tratamento e uso pelos Rikbaktsa estarão 

extintas junto com o molusco. 

 

O Tutãra, como o conjunto de práticas e saberes dentro do qual existe, são simultaneamente 

patrimônio arqueológico, histórico e cultural. O rio Arinos e a bacia do Juruena formam um 

“ambiente” completamente comprometido com os Rikbaktsa, na forma pela qual eles o percebem e 

nele atuam e existem, de modo que os próprios Rikbaktsa e outros povos indígenas, ocupantes 

imemoriais da região, antropicamente, foram coletivamente construindo o que ele é hoje (Ingold 2000: 

40). 

 

Os processos de aquisição da tutãra, do bivalve, como das tantas matérias plumárias e ecléticas que 

compõem o Tutãra, vistos sob esta ótica ampla, incluem e ultrapassam o que equivocadamente se 

considera ser sua simples “coleta”. No caso Rikbaktsa, isto remete a uma complexa tecnologia de 

negociação sociológica e mesmo cosmológica. É obrigatória a inserção do Tutãra neste ambiente, em 

um amplo conjunto de saberes e seu modo coletivo e compartilhado de produção. O colar não existe 

nem pode ser produzido se apartado ou na ausência deste “meio”, resguardado em suas integrais 

condições. A relação entre a concha, o colar de casamento e o rio Arinos é tão estreita que ganha 

expressão linguística. São praticamente homônimos, guardando também completa relação de 

significado.  

 

Para que o povo Rikbaktsa possa existir em sua singularidade constitucionalmente resguardada, o rio 

Arinos, o tutãra itsik e seu ambiente são fundamentais em sua integralidade. Ele é o locus da concha 

tutãra, como de outros recursos singulares. São os waribubutsa (“caramujinhos”), usados em 

braçadeiras curtas, o algodão (mazori), que deve ser torcido para que se façam os cordéis-base do 

Tutãra e de outros artefatos, o tucum, as taquaras e pontas de flecha zayta, para matar grandes 

mamíferos. 

 

Também do rio Arinos, os Rikbaktsa retiram a madeira para fazer os discos auriculares masculinos  

ou speoketsa, usados por alguns homens e nas imitações de seres metafísicos, desempenhadas por 

homens e mulheres nos ritos regulares. Eles também realizam a coleta da sorveira, na época certa, 

com o líber da qual fazem o tsanipe, uma espécie de bolsa de entrecasca, onde os Rikbaktsa guardam 

suas valiosas penas para plumária e para fazer flechas, algumas já enfileiradas em cordéis-base ou que 

estão em pleno processamento, estando amarradas e/ou coladas com cera vegetal. A fibra da sorveira 

é usualmente empregada para fazer fogo por fricção, com pau de urucum (iharapoktsa) ou ponta de 



3 
 

flecha Jurupará (zayta), com o pau de bamy, de modo que a faísca assim produzida consuma as fibras 

de tsanipe com o fogo. Podem usar também fibra de algodão (mazozi). Outro recurso encontrado 

exclusivamente no rio Arinos é a mypik ou “parajuba”, a madeira para fazer a mão-de-pilão (harahara 

irikdo/ “pênis do pilão”. A pedra de fazer beiju (arikpe) é usada nas festas como modo obrigatório 

de preparo do beiju de castanha-do-pará e milho. Este tipo de pedra existe apenas no rio Arinos. A 

semente papairiktsa, com a qual as mulheres fazem grandes feixes de colar, também só é encontrada 

no rio Arinos. Como a tutãra, seu lugar de coleta mais abundante é exatamente onde os Rikbaktsa 

escolheram fundar a aldeia Castanhal, posteriormente à retomada da Terra Indígena Japuíra. A tutãra 

e o rio Arinos encontram-se também a serviço da produção de panelas de barro. A concha, como 

barreiros que lá estão, são a base material para a produção de panelas de barro pelas mulheres 

Rikbaktsa, as rikbakykyryk ou kykyryk. Apenas as mulheres (kykyryk) fazem as panelas de barro. Mais 

que utilitários, as panelas de barro das kykyryk estão associadas a um conjunto de conhecimentos 

transmitido geracionalmente entre as mulheres. Elas utilizam também a tutãra, a mesma concha 

utilizada no “colar de casamento”, como alisador do barro. A tutãra é, desta maneira, inseparável deste 

processo coletivo de produção. Não é possível fazer panela, transmitir saberes que transitam entre 

diferentes gerações de mulheres, de diversas parentelas, sem utilizar a tutãra. 

 

Se as conchas do rio Arinos não podem ser substituídas por outras, ainda que fossem de espécie 

idêntica, porque o rio e a aquisição de seus recursos fazem parte de uma dinâmica imemorial dos 

movimentos anuais dos Rikbaktsa, também não há outro povo indígena capaz de produzir e usar 

o Tutãra. Ele é fruto dos saberes singulares Rikbaktsa, do modo como se organizam, casam-se, 

articulam-se e desempenham seus ritos anuais; de como vêm existindo ao longo do tempo. 

 

Dentro de um panorama sociológico, fazer o Tutãra, desde o processo de coleta da concha e de outras 

matérias, como seu uso, devem obedecer ao parâmetro da “beleza” e “adequação” (Athila, 2019). Isto 

significará, entre outras particularidades, um controle de qualidade extremado das combinações como 

das relações entre aqueles que estão fazendo o colar e dos momentos em que cada fase da produção 

acontece. 

 

O Tutãra tem uma singularidade que o distingue das demais peças da coleção. Seu uso, tanto quanto 

seu processo de fabricação, ocorre prescritivamente sob a gestão e a maestria das mulheres, as 

rikbakykyry. De fato, as mulheres Rikbaktsa não usam e jamais usaram o Tutãra fora de momentos 

rituais ou episódios ritualizados do cotidiano, como reuniões comunitárias e em outras manifestações 

públicas. O mais importante é registrar que o Tutãra é exclusivamente feito por mestras Rikbaktsa 

e somente usado pelas mulheres. Isto é uma prerrogativa que não atinge qualquer dos demais e 

múltiplos artefatos plumários Rikbaktsa.  

 

Conclusão 

 

Se ambiguidades, vacuidades, avaliações subdimensionadas, graves omissões e vícios jurídicos 

possivelmente caracterizam a construção e a operação da UHE Castanheira, conforme apontado em 

representação encaminhada ao Ministério Público Federal em 18 de outubro de 2019, há absoluta 

certeza científica de que a aniquilação da possibilidade de existência do tutãra, como acontece à 

tutãra, enquanto organismo, fere fatalmente a existência dos Rikbaktsa enquanto povo. 



4 
 

 

Se os Rikbaktsa continuam a produzir suas belas plumárias isto também acontece porque, entre outras 

razões, têm uma inquestionável eficiência em resguardar os serviços ecossistêmicos da parte de seu 

território imemorialmente ocupado que lhe foi formalmente restituída, ao ser reconhecida pelo Estado. 

Dentro dele, o rio Arinos, o Tutãra itsik, não apenas, mas notadamente em sua margem esquerda, é o 

locus de diversos grupos sociológicos, festas, eventos, expedições da época de seca e recursos 

singulares, efetivamente utilizados por eles.  

 

O Tutãra, o conjunto de artefatos plumários e ecléticos do qual faz parte, compreendido em seu 

ambiente – do rio Arinos à sociologia Rikbaktsa -, neste amplo conjunto de saberes e fazeres dos 

diversos grupos Rikbaktsa, é um bem de natureza material e imaterial. Refere-se diretamente, para 

parafrasear o Artigo 216 da nossa Constituição Federal, “à identidade, à ação, à memória” Rikbaktsa, 

como dos diversos povos indígenas da região. Seguindo a lógica constitucional, o Tutãra remete a 

“formas de expressão”, “modos de criar, fazer e viver”, como não pode existir se retirado de “sítios 

de valor histórico, paisagístico, artístico, arqueológico”, como o baixo rio Juruena e o rio Arinos . 

 

Este trabalho, portanto, além de dar visibilidade a um aspecto central e flagrantemente 

subdimensionado na avaliação de impactos sociais e ambientais da UHE Castanheira, traz luz ao 

significado do Tutãra e o rio Arinos como ponto de vista privilegiado sobre o modo de existência e 

resistência do povo Rikbaktsa. É imperativo que a opinião pública conheça a grandeza dos impactos 

potenciais decorrentes deste empreendimento sobre o povo Rikbaktsa e a autoridade licenciadora, 

agora devidamente cientificada, assuma a responsabilidade quanto a decisão sobre o seguimento deste 

empreendimento, que atinge frontalmente o direito de existir dos povos indígenas.   

 

Sobre a autora e a realização deste trabalho: 

Adriana Athila é Doutora em Antropologia Cultural, pelo Instituto de Filosofia e Ciências Sociais da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (IFCS/UFRJ). Realiza pesquisa antropológica entre os 

Rikbaktsa desde o ano de 2000 – com apoio, ao longo dos anos, do Programa de Pós-Graduação em 

Sociologia e Antropologia da UFRJ (PPGSA/UFRJ), do Conselho Nacional de Desenvolvimento 

Científico e Tecnológico (CNPq), da Fundação de Apoio à Pesquisa do estado do Rio de Janeiro 

(FAPERJ), da Wenner-Gren Foundation for Anthropological Research e do Museu do Índio/FUNAI 

(RJ), através do Programa de Documentação de Línguas e Culturas Indígenas (PROGDOC), criado 

em parceria com a UNESCO, no ano de 2008.  

 

Mais recentemente, as pesquisas de campo continuam, com ênfase na avaliação de políticas públicas 

com impactos sobre a vida e a saúde dos Rikbaktsa, com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior (CAPES), através de uma bolsa de PNPD, do Programa de Epidemiologia 

em Saúde Pública, da Escola Nacional de Saúde Pública (FIOCRUZ/RJ) e do apoio da Fundação 

Wellcome Trust, dentro do Projeto Saúde dos Povos Indígenas do Brasil.  

 

Colaboração de Terra Indígena (TI) Escondido e, principalmente, nas Terras Indígenas Erikpatsa e 

Japuíra. Destaque para: Geraldino Patamy (in memorian), Ana Maria Mawy (in memorian), Helena 

Zydyk, Francisco Pikze, Ivone Ikawy, Tebe (in memorian), Rosália Tabawy, Aristides Tsãpõita (in 

memorian), Mamita, Paulo Tsikdi, Mariana Hokmawy, Oséias Tatsau, Kapadrasto Amawi (in 



5 
 

memorian), Apute, João Batista Eskawata (in memorian), Donato Bibitata, Nicolau Meo, Salvador 

Tsektsemy (in memorian), Ivan Ubupyk (in memorian), Vicente Bitsezik, Rosa Naodyk, Isidoro 

Rerõmytsa, Benedito Aknabuwy, Beatriz Mohã, Matias Tsibatsibata (in memorian), Maria Dolores 

Piavo, Ângelo Koi, Lourdes Wahumy. 

 

Este Relatório Técnico não seria possível sem a colaboração de uma equipe de especialistas em campo 

que, com algumas orientações direcionadas à produção deste documento, viajou ao rio Arinos, em 

agosto de 2019, agregando informações de crucial importância sobre os recursos do rio, sua disposição 

e seu processo de coleta: São eles, Ricardo Carvalho (Indigenista/OPAN), Adriano Gambarini 

(Fotógrafo), Rogerderson Natsitsabuwy Rikbakta (Estudante), Dra. Cláudia Callil (Bióloga/UFMT) e 

Sérgio Eduardo Vicentin (Técnico da UFMT), tendo sido conduzidos pelos especialistas indígenas 

Paulo Tsikdi, Olga Aikdapa, Francisco Pikze, Vicente Bitsezyk, Rosa Naudy, Romeo Tsodoi Rikbaktsa, 

Nerli Rikbaktsa, Isabel Pysuwy. 

 

Referências:  

ATHILA, A. 2016. “Colar de casamento Rikbaktsa Tutãra”. In: Lagrou, E. (org), No 

caminho da miçanga: um mundo que se faz de contas, pp: 170-173. Rio de Janeiro: Museu 

do Índio. 

ATHILA, A. R. 2019. A “caixa de Pandora”: representação, diferença e tecnologias nativas 

de reprodução entre os Rikbaktsa (Macro-Jê) do sudoeste amazônico, Revista de 

Antropologia, 710-743. São Paulo: Universidade de São Paulo. 

ATHILA, A. 2020. “Saber, fazer, existir: o povo Rikbaktsa o Tutãra (colar de casamento) 

e o rio Tutãra itsik (“água de concha” ou rio Arinos)”. [Relatório Técnico OPAN] 

CALLIL, C. T. 2019. Avaliação da vulnerabilidade de Paxyodon syrmatophorus 

(BIVALVIA: HYRIIDAE) no rio Arinos, MT. [Documento Técnico OPAN] 

ECI UHE CASTANHEIRA 2017. Estudo do Componente Indígena da UHE Castanheira 

[volume II], de autoria de Alexandre Nunes da Rosa, MRS Estudos Ambientais Ltda. 

Brasília: DF. [Documento Técnico] 

INGOLD, T. 2000. 2000. The Perception of the Environment. Essays on Livelihood, 

Dwelling and Skill. London & New 

LAGROU, E. M. 2016 (Org). No caminho da miçanga: um mundo que se faz de contas 

[Catálogo da Exposição]. Rio de Janeiro: Museu do Índio. 

RIBEIRO, B. G. 1957. “Bases para uma classificação dos adornos plumários dos índios do Brasil”. 

Arquivos do Museu Nacional XLIII, pp: 59-119 



6 
 

 


